Joka etsii korkeampaa tietoa,

hénen taytyy luoda sellainen itselleen.
Hénen taytyy istuttaa se sieluunsa.
-Rudolf Steiner

Alkulahtokohdista Kaikkikeskukseen

Pohdin tdsséa esseessé, mistd ymmaértdmisessa ja tiedon vélittdmisessé on kyse.

Kielellisen vuorovaikutuksen keskeinen ongelma on alkuldhtdékohdassa. Siing, etta
keskustelu alkaa aina keskelta jotain. Aloittaessamme vuorovaikutteisen keskustelun,
sisaltda se valtavan maaran keskustelijakohtaisia alkuolettamuksia ja -vaatimuksia.
Keskustelijat vedetdan sananmukaisesti keskukseen. Mutta millaiseen?

Alkuvaatimukset, kuten esitieto ja esiymmarrys, koskevat muun muassa kielta, sanastoa ja
terminologiaa. Vaaditaan yhteinen kieli, jotta syvempi keskusteluyhteys voisi muodostua.
Yhta lailla vaaditaan sopivan avoin asenne luoda yhteisymmarrysta niiden kasitteiden valille,
joissa merkitykset eivat kohtaa. Yhteisen kokemuskentan puuttuminen hankaloittaa
oleellisesti kasitteiden merkitysten yhteensovittamista.

Reaaliaikaisessa keskustelussa on mahdollista parantaa nopeastikin yhteisymmarrysta.
Eriaikaisessa viestinnassa, kuten kirjojen ja artikkelien kohdalla, tehtava on lukijan kannalta
haastavampi. Yksi lukijan keinoista on ensin yrittda parhaansa mukaan muodostaa
yksityiskohtien avulla kokonaiskuva. Sitten lukijan taytyy yrittdd muodostuneen
kokonaiskuvan avulla uudelleen ymmartaa niita yksityiskohtia, jotka jaivat epaselviksi. Tata
prosessia kutsutaan humanistisilla aloilla ymmarrysta lisdavaksi hermeneuttiseksi kehaksi.

Alkuolettamukset liittyvat aiempiin kokemuksiin, erityisesti valmiiksi hankittuun tietoon.
Olettamuksia tehdaan seka toisten, ettd oman tiedon suhteen. Tyypillisesti oma tieto
katsotaan paremmin perustelluksi kuin toisten tieto. Vuorovaikutteisessa keskustelussa olisi
kummankin osapuolen hyva luopua ennakkokasityksista ja pyrittava elaytymaan toisen
osapuolen merkitysten maailmaan.

Yksin luetun tekstin osalta lukijan rooli on my6s vaativa. Jos han haluaa ymmartaa
lukemaansa, on lukijan hypattava kirjoittajan maailmaan ja yritettava selvita siella annettujen
sanallisten tienviittojen avulla. Toisaalta teksti on siind mielessa armollinen tiedon valityksen
muoto, etta sitd voi selata edestakaisin ja palata aina uudelleen lauseen, kappaleen tai koko
tekstin alkuun. Puheen kuuntelu on temporaalista, vahvasti ajalliseen tapahtumaan sidottua.
Toisaalta puhujasta voi valittyd muuta informaatiota, sanattomia nyansseja, jotka auttavat
tiedon siirtymisessa.

Marko T. Manninen © 12/2018 mesokosmos.com 117



https://mesokosmos.com/

Alkuldhtbkohdista Kaikkikeskukseen

Suotuisan alkulahtokohdan loytaminen

Voimmeko koskaan taysin nollata aivojamme ja jotenkin kokeilla pikasyo6tolla, miten
tietomme ja ymmarryksemme kasautuu ja muotoutuu?

Psykologisissa reboot-ohjelmissa, joissa uudelleennimetaan, -tarkennetaan ja -arvotetaan
mielen sisaiset kasitteet, nollaus ei toimi ihan tarkoittamassani merkityksessa. Meidan taytyy
nahda jotenkin muuten, ettéd olemme keranneet tietoa maailmasta tietoisesti sita hakien ja
tiedostamatta sitd omaksuen. Jotenkin meidan taytyy huomata keskella alkuolettamusten ja
-vaatimusten sekamelskan, ettd menneisyys muodostaa meille alkulahtékohdan. Se voi olla
suotuisa, mutta myds epasuotuisa tiedon ymmartamiselle.

Enemman aiheesta, esimerkiksi tiedosta tietava, saattaa olla epavarmempi johtuen
kasvavasta tietoisuudesta sen suhteen, kuinka vahan han tietdd. Vahemman tietava voi olla
varmempi. Nain on harmiksemme yllattavan usein. Mutta se ei ole laheskaan niin harmillista,
kuin kulttuurillinen yliarvostuksemme ulkoista vakuuttavuutta ja sisaista varmuuden tunnetta
kohtaan. Ihmisen on vaikea huomata petosta, mutta vield vaikeampi on huomata itsepetosta.

Muinaisille gnostilaisille tieto (kreik. gnosis) tarkoitti karkeasti ottaen samaa kuin
uskonnollinen pelastuminen pimeydelta, tietamattémyydelta ja sielun kuolemalta. Yha
edelleen, monelle vaaran tiedon omaksumisesta aiheutuva kiinnijagamisen hapea ja silta
pelastuminen, on tiedon vaarti. Tietoon liitetdan paljon erilaisia tunteita. Yksi vahvimmista on
varmaankin varmuuden tunne.

Varmuutta pidetaan tiedon mittana, luuloa taas kauheana tautina. Jos ajan mittaan paljastuu,
etta tieto ei pitdnytkdan paikkaansa, on meille tyypillista kuitata varmaksi luultu tieto uskoksi.
Tieto saa yleensa lopulta puhtaat paperit. Silld on ymparilldan jonkinlainen
koskemattomuuden viitta. Tieto, merkityksessa tietaminen, ei voi osoittautua myéhemmin
valheelliseksi tai vaaraksi, koska muuten se ei olisi ollut tietoa. Siksi filosofit puhuvat
mieluummin tiedosta tosi uskomuksena. Uskomus voi olla tosi tai vaara, samoin kuin uutiset
voivat olla oikeita tai valheellisia. Tallaisen tiukan maaritelman mukaan tieto ja tietdminen
ovat absoluuttisia. Ihminen joko tietaa pysyvasti tai ei tieda ollenkaan.

Menematta tarkempiin yksityiskohtiin, tallaisilla ajattelun lahtokohdilla tehdaan tietamisesta
itseasiassa lahes mahdotonta. Jo varhaiset antiikin filosofiaan, erityisesti skeptisismiin
perehtyneet kirkkoisat nakivat, etta tiedon maarittelyyn liittyi ylitsepadsemattomia vaikeuksia.
Tuli helpommaksi kannaksi puhua uskosta, johon liittyi pelastusvarmuus. Mita vahvempi oli
usko, sitéd varmempi oli pelastus. Usko ajoi tiedon virkaa ja pelastusvarmuuden tunne ajoi
uskon virkaa. Nykyaan ehka yleinen kanta on samansuuntainen. Voimme sanoa vain
mielipiteita ja ndkemyksia tiedosta ja totuudesta. Enemman on arroganttia, vahemmassa ei
ole mitdan mielta.

Ongelma voi silti olla enemmankin kasitteellinen. Jos ndaemme kuun suurempana taivaan
rannalla kuin keskitaivaalla, tai suoran rautakangen taipuvan veteen kulmassa upotettuna,

Marko T. Manninen © 12/2018 mesokosmos.com 217



https://mesokosmos.com/

Alkuléhtbkohdista Kaikkikeskukseen

niin kokemus ja nakdhavainto on aito. Kokemusta on turha kieltda, vaikka se olisi aistiharha.
Aistimuksella, vaikka se olisi optinen illuusio, on fysiologinen perusta.

Kun alamme tulkitsemaan kokemusta, voidaan se tuoda kriittisen tarkastelun piiriin.
Henkilokohtaisen kokemuksen ja yhden rajatun nakdkulman rinnalle voidaan nostaa
yhteinen kokemus ja kokemuksen analysointi. Jos tieto nahdaan kokemuksena tai taitona,
niin on se aina aito ja siind mielessa tosi. Jos tiedon merkityspiiria laajennetaan
tarkoittamaan myds kaikkia koskevan todellisuuden luonnetta, suoran aistihavainnon tai
kokemuksen ulkopuolella olevaa todellisuutta, niin siirrymme yhteisélliseen empirismiin,
kollektiivisen jarjen piiriin. Silloin tiedon maarittelee yleinen mielipide, tai asiantuntijoiden
arviot, miksei myo6skin jonkin yksittdisen auktoriteetin, kuten vahvan kansainvalisen
poliitikon, arvostetun elokuvatahden, tiedemiehen tai tietdjan tiedonanto. Iso osa tietoon
littyvista konflikteista syntyy tassa eturistiriitojen maastossa, jossa puhtaan jarjen (Immanuel
Kant) ja inhimillisen kokemuksen (Georg Hegel) valilta ei I16ydetd kompromissia.

Tiedolla on aina ollut psykologista arvoa, mutta nykyaan tietoa mitataan vield enemman
mammonalla. Siina mielessa olemme siirtyneet takaisin kohti keskiajan anekauppaa, jossa
tieto alennetaan pelkaksi dataksi ja informaatioksi, jota voi ostaa ja myyda. Mika naista on
lopulta suurin vaaryys, mitata tietoa rahassa, vakuuttavuudella vai varmuudella?

Toki on ymmarrettavaa, etta esimerkiksi gnostilainen tiedon tie, joka vaatii monimutkaiseen
maailmankuvaan vihkiytymista ja itsesta luopumista, on epasopiva massojen viihteeksi. Kun
jokin sisdinen todellisuuden muoto kasitteellistetdan, luodaan sanoiksi eli symboliksi, niin ei
voi valttya silta, etta se tulee joskus jollain tavalla maallistetuksi, jopa havaistyksi. Ristia voi
vapaasti pyorittaa ylésalaisin, eikd kukaan omista symbolin eri muotoihin lopullista tulkinnan
oikeutta. Se kuuluu symbolien vapaan kayttéoikeuden luonteeseen. Oscar Wilden mukaan
kasitteiden merkitysten muuttaminen on julminta vakivaltaa, mita ihminen voi tehda. Sanojen
merkitysten luominen taas on vapauden ja luovuuden perusta, kaikkien oikeus.

Tiedon suhde vapauteen ja hyotyyn

Tieto on suureksi osaksi annettua, mutta osaksi myds luotua, luovutettua, meista irrotettua
tai otettua. Joskus tietoa saa jopa nyhtaa. Platonin Menon-dialogissa Sokrates kykeni
oikeilla kysymysten asetteluilla ja viekkaalla houkuttelulla saamaan oppimattoman orjan
kertomaan geometrisen totuuden nelidén pinta-alan tuplaamisesta. Meissa on
tiedostamatonta tietoa, kayttamatdnta potentiaalia.

Filosofisessa tietoteoriassa alkulahtokohdat, eli alkuvaatimukset ja -olettamukset, eivat
koske vain psykologista tiedon valittdmisen ongelmaa. Tietoteoriassa kysytaan, voiko tietoa
olla ensinkdan ilman yhdessa tarkasti sovittuja tai mahdollisesti sumeasti maariteltyja
alkulahtékohtia.

Omasta oivalluksesta kumpuava alkuldhtékohtani on se, ettd kun alamme kasittelemaan
tietoa, kun teemme intervention tiedon luonnetta kasittelevaan aiheeseen, niin se tapahtuu

Marko T. Manninen © 12/2018 mesokosmos.com 3/7



https://mesokosmos.com/

Alkuléhtbkohdista Kaikkikeskukseen

“kesken kaiken”. Interventio tapahtuu jossain keskelld omaa henkilokohtaista aiheen
kasittelyn historiallista jatkumoa, ja se yhtyy toisen ihmisen vastaavanlaiseen historialliseen
jatkumoon. Emme aloita tyhjalta pdydalta ja katso miten tieto syntyy tai mita tieto on, vaan
meilla on jo valmiiksi kokemuksia ja kasitteita, joilla yritamme avata aihetta. Joudumme
hyvaksymaan, etta alkulahtékohdassa on paljon alkuvaatimuksia ja -olettamuksia.

Seuraavat kysymykseni ovat: mihin ja miten voin jatkaa, kun havahdun “kesken kaiken”
tutkimaan tietoa? Voinko kayda lapi kaikkia tietoni lahteita, perusteita ja muotoja? Voinko
arvioida, mitka niista ovat varmistettuja hyvaksyttavia lahtékohtia, voinko karsia jotain pois,
lisata tai muokata jotain? Voimmeko olla vapaita alkuolettamuksista?

Suurin osa tietoteorian (epistemologia) filosofeista on jarkeillyt, ettéa alkuolettamuksista
(aksioomat) ei voi paasta eroon. Paras mita voimme tehda, on yrittaa selvittaa, mitka ovat
jarkevimmat, pysyvimmat ja toimivimmat alkuolettamukset. Tietoteoriassa tallaiset niin
kutsutun fundamentalistisen koulukunnan edustajat kysyvat, mitd voimme ja mita meilla on
oikeus olettaa. Esimerkiksi minun itseni sallima ja omasta mielestani perusteltu oletus on,
etta aloitamme keskustelun tiedosta “kesken kaiken.” En aloita sitd alusta, enka lopusta, en
makrosta enka mikrosta, vaan mesosta, keskimaasta, manvantaran (kosminen toiminnan
aikakausi idan uskonnoissa) puolivalista.

Tutkimalla tieto-sanan kayton historiaa, saan rakennettua jonkinlaisen kuvan siita, mita
tiedolla on eri lannen ja idan filosofioissa ja arkisessa kielenkayttssa tarkoitettu. Haluanko
samaistua enemman a) siihen, etta tieto on hyvin perusteltu tosi uskomus b) siihen, etta tieto
on esteettistda ymmarrysta c) siihen, etta tieto on itsetietoisuutta d) siihen, etta tieto on bitteja
vai e) siihen, ettd tieto on aaltofunktiolla kuvattavissa oleva havainnoijasidonnainen
kvanttitila?

Toinen alkulahtékohtani tiedon suhteen on, etta voin tutkia sita kaikilla yllamainituilla tavoilla.
Voin lahestya tietoa tiedollisesti, muodollisen loogisesti, mutta myds niin, ettd koetan
havainnoida, miten tiedonmuruset ovat saaneet alkunsa minussa. Minulla ei ole aina ollut
samaa tietomaaraa, minulla ei ole ollut samoja valmiuksia kirjoittaa tiedosta, minulle ei ole
tullut vastaan samoja kysymyksia, jne. Jollain tavalla ne ovat saaneet alkunsa minussa.
Tieto on muotoutunut minussa, kehkeytynyt tahan pisteeseen. Tasta alkaa kriittinen katsaus
menneisyyteen, jossa kyseenalaistan myds oman tietoni.

Voin katsoa taaksepain elamaani ja tutkia, millaista tietoa olen kerannyt. Voin yrittaa
kategorisoida ja verrata sita nykyisin saatavilla olevaan tieto-opin hierarkkisesti jasenneltyyn
informaatioon (data, informaatio, tieto, intuitio, ymmarrys, viisaus). Pystyn piirtdmaan
jonkinlaisen jatkumon siitd, miten olen paatynyt nykyiseen havahtumiseen tiedon luonteesta.
Mita suurimmalla todennakoisyydella historiallinen katsaus selittda varsin seikkaperaisesti,
mita tieto tarkoittaa minulle. Tieto henkildkohtaisen elamani kontekstissa on koherenttia.

Mutta eiko tiedon hyoty ole enemmankin siing, miten sita voidaan soveltaa, miten se istuu
ymparistdonsa? Vertauskuvallisesti sanottuna kupin todellinen hyéty tulee sen luomasta

Marko T. Manninen © 12/2018 mesokosmos.com 417



https://mesokosmos.com/

Alkuléhtbkohdista Kaikkikeskukseen

tyhjasta tilasta, ei siitd, mitd kuppi on tai milla nimella sita kutsutaan. Tiedon osalta
unohdamme usein, etta sen maarittely itsessaan ei tee tiedosta hyodyllista, vaan se, miten
tietoa voidaan kayttaa, mita se voi saada aikaan meissa.

Lisaa tietoteorian piirissa nousevia kysymyksia ovat: antaako tieto meille valtaa, onko taito
tietoa, voimmeko tietda vahingossa, vastaako ymmarryksen hetki esteettista hyvan olon
tunnetta, milloin tiedosta tulee viisautta, entd mika on totuuden suhde tietoon? Jnana,
Gnosis, Da’at, Ba, Neuvo, Vipusen Vatsa. Aihe on rajaton, sanottavaa loputtomasti, mutta
aika armoton.

Sanoilla on merkitysta

Olen vanhitellen luopunut syyttdmasta kielta ja sanoja liian rajoittuneiksi kuvaamaan
kokemuksia ja todellisuutta. Milla perustein kirjoitettu tai lausuttu sana on jotenkin
olemuksellisesti erilainen merkki / symboli, kuin geometrinen kuva, uskonnollinen metafora,
kokemuksen kuvailu tanssin liikkein, rituaali, samassa tilassa koettu meditatiivinen tila? Mika
niista tekee niin erilaisen, mika niista tekee niin samanlaisen? Sanat ja kieli, eli viesti ja
viestivaline ei valttamatta ole se rajoittavin tekija, vaan rajapinnat, jotka luovat ja tulkkaavat
viestia. Biosemiotiikassa hajut, maut, kaikki aistimukset kuuluvat merkki ja symboli
-ylakasitteiden alle.

Symboli (kreik. symboloin) tarkoittaa yhteen liittamista, kahden ymmartajan samaan piiriin
saattamista. Siina piirissa, sopimuksen mukaan, kirjain P voi tarkoittaa yksinkertaisesti vain
kirjainta pee. Mutta se voi yhta hyvin tarkoittaa kreikkalaista kirjainta pii (1), jonka
merkityksen avaamiseen tarvitaan aarettéman paljon paperia. On totta, etta joissain
muinaisissa kielissa kirjainten monimerkityksisyys on sailynyt, ja toiset aakkostot ovat siina
mielessa kdyhempia. Olemme kuitenkin loppukadessa itse vastuussa siita, kuinka syvan ja
laajan merkityksen kukin kayttdmamme kirjain tai sana, eli kukin symboli saa.

Tietoa ei nahtavasti pysty maarittelemaan ilman esitietoa, jota ei voi maaritella ilman
esiesitietoa, jne. Tieto on itseensa rajattu ja sidottu kasite, kehdpaatelma. Nimittdin, niin
kauan kuin se kasitetaan kasitteena. Mutta mista sitten muodostuvat kaikki ne sanat,
kasitteet ja ideat, joilla tietoa kuvataan, miten niitd vastaavat ajatukset muodostuvat? Enta
jos tieto onkin kasittdmista tai ymmartamistd? Mika on lopputulema?

Lopputulema

Rudolf Steiner kirjoitti tietoteoriaa kasittelevan vaitoskirjansa "Totuus ja tieto” vuonna 1892.
Vaitdskirja oli johdanto paremmin tunnettuun "Vapauden filosofia” teokseen. Steiner piti naita
molempia teoksia perustana koko mydhempaan teosofiseen ja antroposofiseen
tuotantoonsa. Vaitoskirjassa Steiner esittaa tietotapahtuma ja tietotoiminta -kasitteiden
avulla, miten tiedon syntyprosessin ymmartaminen on avain korkeampaan tietoon. Steiner
I6ytaa Kantin ja Hegelin valiltd kompromissin laajentamalla Fichten ja Goethen filosofiaa.

Marko T. Manninen © 12/2018 mesokosmos.com 517



https://mesokosmos.com/

Alkuldhtbkohdista Kaikkikeskukseen

Opponoitavaksi filosofiaksi Steiner valitsee korkealle arvostamansa tietoteoreetikon Eduard
von Hartmannin transsendentaalisen realismin.

Steinerin mielesta totuuteen ja tietoon ON mahdollista paasta I6ytamalla edellytyksista
vapaan lahtdkohdan, joka tapahtuu itsetietoisesta ja vapaasta sanan merkityksen luomisesta
kasin. Vaitdskirjassaan “Totuus ja tieto” sivulla 20 Steiner kirjoittaa:

“Aivan samoin olisi tietoteoreetikon johdattavissa huomautuksissaan osoitettava tie
edellytyksista vapaaseen lahtékohtaan, mutta tietoteorian varsinaisen sisallén on
oltava tasta johdatuksesta riippumaton.”

Ratkaisu on ajattelun ajattelussa, ymmartamisen ymmartamisessa, kasitteiden
kasittdmisessa ja tassa prosessissa kehittyvan uuden kognitiivisen kyvyn avulla henkisessa
vapautumisessa. Tama tie vie ajattelun ja havaitsemisen kyvyn erottamiseen toisistaan,
toisin sanoen krishnamurtilaiseen suoraan havainnointiin ja tietoiseen lasnaoloon
(mindfulness). Steiner teki sen pureutumalla syvalle tiedon luonteeseen rakentaen vahvan
tietoteoreettisen perustan omalle tyolleen samalla tavoin kuten jokainen hanen aikalainen
itsedan kunnioittava mannermainen filosofi teki.

Ymmartaa yhta ja tarkoittaa toista. Kasitammeka, etta tiedolle on annettu monta merkitysta?
Se on lopputulema, joka on uuden alku.

Kaikkikeskus

“Kesken kaiken”-piste on joka hetki ja kaikkialla. Kutsun sita tassa esseessa kokeilumielessa
nimelld Kaikkikeskus minimoidakseni omalla uudella kasitteelld vanhat arvolataukset,
luodakseni tuoreen merkitysverkon, joka ei taistele muita merkitysverkkoja vastaan.

Olemme aina “kesken kaiken”, keskeneraisina keskella jumalaista interventiota. Zeuksella,
kreikkalaisen mytologian pilvien keragjalla ja ukkosen jumalalla, on valta vapauttaa
Odysseus seireenien lumouksesta, Calypson hunnusta ja Circen kynsista. Jokainen
salamana tuleva havahtuminen luo keskipisteen, josta on yhta pitkd matka kaikkialle kehan
pisteisiin. Henkisten opetusjarjestelmien tarkoitus on kuljettaa totuudenetsijat edestakaisin
tuohon keskipisteeseen, kotiin. Edestakaisin siksi, etta vaikka tietotoiminnan alku on
keskustassa, valo eli dynaaminen ymmarrys on spiraalimaisella kehalla. Uskonnollisessa
vertauskuvastossa tata kuvataan maan ja taivaan valia tikapuilla kulkevien enkelten joukolla.
Pyhasta tilasta profaaniin palaaminen, ymmarryksen ja taiteen avulla materian
henkistaminen, eli se, miten monadi toimii dyadissa, on toisen asteen projekti.

Koska aivojen taydellinen nollaus ja reboottaus on mahdotonta ilman jalleensyntymaa (tai
salaperaista ylosnousemusruumiin rakentamista), meidan taytyy jotenkin yrittda ensin
kuvitella seka tiedottoman, ettd ajatuksettoman tilan mahdollisuus. Sitten tila taytyy toteuttaa
joko hengityksen tarkkailun, itsekyselyn, bhaktin, seremoniallisen vaikuttamisen tai
filosofisen analyysin avulla vetaytyen Kaikkikeskukseen. Hankkiutua sellaiseen

Marko T. Manninen © 12/2018 mesokosmos.com 6/7



https://mesokosmos.com/

Alkuldhtbkohdista Kaikkikeskukseen

ajatuksettomaan tarkkaavaisuuden tilaan, jossa ei ole alkuolettamuksia. Tarkkailla
ymparistéa ensin ilman reagointia. Katsoa sielta tiedon ja ilmidmaailman syntya, asettautua
kysyjan ja ihmettelijan rooliin. Sitten kuvailla syntynytta tilaa kaikin mahdollisin tavoin,
sanoin, taitein, tietein, elein, tuntein, liikkein. Rakentaa ylhaalta kasin, vapaasta tahdosta ja
itsetietoisesti hypoteesi, oma mahdollinen kuvailu tiedolle. Hypoteesi, joka toimii porttina, ei
niinkdan ulkoiseen irrallaan olevaan transsendenttiseen tietoon, vaan immanenttiin,
maailman ja ihmisen sisalla olevaan jumalviisauteen.

Se, mika on kuvailua, ei ole propositionaalisiksi totuuslauseiksi muodostettu vaite, eika se
siksi voi koskaan olla sinansa vaarin. Mutta siita en ole ihan varma, kuuluuko tallainen
tietotoiminta enaa sitten tietoteorian piiriin, vai avaako se uuden portin metafysiikkaan!

Pohdinnan pohjana, liikkeelle laittavina lahteina:

Rudolf Steiner: Totuus ja tieto (1892)

Rudolf Steiner: Vapauden filosofia (1894)

Rudolf Steiner: Kuinka tuntea korkeammat maailmat? (1904)

Keith Lehrer: Theory of Knowledge (1990)

Ronald H. Brady: How We Make Sense of the World - A Study in Rudolf Steiner's
Epistemological Work (2003)

Riku Juti: Tiedon filosofia - Antiikista nykyaikaan (2013)

Eliseo Fernandez: Peirce and Biosemiotics - A Guess at the Riddle of Life (2014)

Marko T. Manninen © 12/2018 mesokosmos.com 717



https://mesokosmos.com/

